

#### **臨床哲学のメチエ** 臨床の知のネットワークのために 1999年 春の号

#### 特集:教育の臨床哲学

子どもの現在 学校の現在 山田 潤 2 研究会の参加者より 高井るい子 21 学校教育は何のためにあるのか 寺田俊郎 22 不登校と優等生 森 芳周 26

そのキスシーンの嘘っぽさ 大北全俊 28 臨床哲学的空間 30

Vol.2 Spring 1999 大阪大学文学部臨床哲学・倫理学研究室 特集:教育の臨床哲学

## 第2回臨床哲学研究会より **山田潤氏講演録**

# 子どもの現在

学校の現在

#### ――増え続ける不登校の問いかけるもの――

1998年9月24日、第2回臨床哲学研究会(通算第13回目)では、今宮工業高等学校定時制教諭の山田潤氏をお招きしてお話を伺った。山田氏は英語科教諭として日々高校生と接するとともに、「学校に行かない子と親の会」の世話人、全国不登校新聞社の理事として、不登校の子どもたちを見つめてこられた。論文に「学校に『行かない』子どもたち――<親の会>が問いかけていること――」(『岩波講座現代の教育4』) 訳書に『ハマータウンの野郎ども』(ちくま学芸文庫、共訳)など。

みなさん、こんにちは。今宮工業高校 の定時制課程で英語の教師をしている山 田と申します。なるべく一時間でまとめ るつもりですが、私の話はあちこちで破 綻するだろうと思っています。首尾一貫 したお話はできません。

わたしは、一方で定時制高校の教師を しながら、他方で「学校に行かない子と 親の会」の世話人をやり、この5月から は「不登校新聞」の理事もやっています。 この「新聞」をやろうと言い出したのは、



「東京シューレ」というフリースクールを 主宰している奥地圭子さんですが、わた しは、その奥地さんから、「早く学校から 足を洗いなさい。そうすれば、不登校し ている子やその親たちと一緒に、もっと のびのびと活動できるよ」と言われ続け ています。

定時制高校の教師をやりながら、同時 に、学校の外で、学校に行かない子ども やその親たちと、「学校がなんぼのもん や」という活動をしているわけです。こ のレジュメのなかに、「どこに立って、何を論じ、だれに語りかけるのか」と書きましたが、私の立っているところが、すでに大いに矛盾をはらんでいます。ですから、これからお話しすることのなかにも、あちこちで矛盾や破綻があろうと思います。みなさんから、そこを突いていただければ、と思います。

\* \* \*

さて、今日、石橋の駅からこのキャンパスまで歩いてくるとき、ここまでの道のりは本当に緑が多くて、素晴らしい環境だなと思いました。この階下の食堂もとても快適です。で、さきほども食事をしながら話したのですが、この環境のよさをうらやましいと思うと同時に、なんだか、ずいぶん不公平じゃないか、と感じてしまいます。私が日々向かい合っている定時制の生徒たちは、まずこんな所には縁がありませんね。

私が勤めている今宮工業高校は、西成区の「あいりん地区」にあります。私たちの授業が終わるのは午後9時で、クラブ活動を10時くらいまでしますから、私が環状線に乗るのは10時30分くらいです。学校のすぐそばの交差点に大きなガソリンスタンドがありまして、最近は、そのコンクリートの敷地に常時50人くらいが野宿しています。天王寺公園が有料になって、そこから閉め出された人たちが、あの界隈一帯でちょっとした空間を見つけては一夜を過ごすようになって

います。学校前の交差点には大きな歩道 橋がありまして、その下は雨宿りするの に格好の場所だったのですが、今では フェンスと鉄条網を張って、野宿者を閉 め出しています。だから、スタンドが閉 店するのを待って、スタンドのひさしの 下に川の字に並んで寝ているのです。ひ どい話ですね・・・・

鶴見緑地で「花の万博」をやったとき も、新今宮の駅は改装されたのですが、 南海とJRの乗り換えホールだけをきれ いにして、街に降りる階段は汚いままで 手をつけませんでした。「今宮工高ってど こにあるんですか?」と聞かれて、「新今 宮の駅から歩いて5分くらいですよ」と いうと、「南海とJRの乗り換えには使っ たことがありますが、あの下には降りた ことがありません。なんだか怖くて・・・・」 とおっしゃる方がたくさんいます。

余談が過ぎますね。何が言いたいのか と申しますと、中学校を卒業して、ある いは高校を中退して、定時制高校に来る 生徒は、大多数が、それが最終学歴にな ります。大学というものには縁がないの です。こういう恵まれた環境にあるキャ ンパスに来ますと、やはり、その落差の 大きさを感じてしまいます。そこでさま ざまな学問研究が行われるのですが、そ れが定時制の生徒たちとどんなふうに関 係するんだろうと考えてしまいます。

実は、明日から、某私大の非常勤で、「社会階層論」という講義を半年間するのですが、社会階層論などというのは、まさ

に社会がどのような階層をなして存在し ているのかというようなことを考えるわ けです。で、あとでもふれますが、私は 大所高所から「社会」を俯瞰するという 方法を避けたいと思っていますので、講 義を受ける学生たちに、「みなさんがく社 会階層 > を意識するのはどういうときか」 ということをアンケートしまして、それ を素材に講義を進めるというやりかたを ずっとしてきました。ともあれ、そんな 講義を大学でして、この大学も瀟洒な建 物が緑豊かなキャンパスに建ち並んでい るのですが、そこから新今宮に帰って定 時制高校で夜の授業をする。わたし自身 は、そんなところで、否応なく「社会階 層」の落差を感じてしまいます。昼間働 いて、夜間に学校に来る生徒たちの学び の場がどうしてこんなにみすぼらしくて、 だれの役に立つのかわからないような学 問をしている連中が、こんな広大なキャ ンパスを独占して、こんな快適な場所に 日々通っているというのは不公平ではな いか、そんなふうに思ってしまうのです。

最初から、たいそうな話をすると思われるかもしれませんが、自分のなかに湧きあがる、そういう抑えがたい気持ちを、 私はだいじにしたいと思っています。

こういうところにうちの生徒たちを連れてきて、これも君たちの働いた税金でできた施設で、それが君たちにまったく利用できないという馬鹿な話はない、ここでいっちょうバイクを乗りまわしてみるのもおもしろいんじゃないか、なんて

ことも言ってみたくなるような、なにか 非常に不公平だという気持ちがするので す。

バイクを乗りまわすというのは、大学 の「利用法」としては不穏当ですが、大 学や学問というものが、だれによって、 だれのために「利用」されてきたかとい うことは、やはり考えてみなければなり ません。大学だとか学問だとかの権威が、 だれに力を与え、だれから力を奪ってい るか・・・・。そのたたずまいに、恐れおの のき、縮こまってしまうということでは いけないと思うのですが、大学なり学問 なりの側から、「いやそんなことではない んです」と、その「利用の落差」を解消 していくのでなくて、存分に「落差」を 利用して、もっといえば搾取して成り 立ってきた仕組み、そこに私はむかつい ています。

\* \* \*

今日のテーマである不登校に関しても、 同じように、苦々しい経過があるのです。 1990年代のはじめに、文部省の不登校 認識が、文言の上のことですが、大きく 転換いたします。「登校拒否はどの子にも 起こりうる」ということを言いはじめて、 ずいぶんセンセーショナルに取り上げら れました。それまでは、「かくかくしかじ かの子どもが不登校に陥る」、あるいは、 「そういう子育てしかできなかった家庭に 起こる。こういう父親が、こういう母親 が、満足に学校にも行けないような子ど もをつくってしまう」というような議論 を延々としていたのです。教育学者や心理学者や精神科医などといった学識者や専門家の権威を動員して。

それが、92年の、文部省の調査研究協力者会議の答申で、180度と言っていいほどの大転換をいたします。個々の子どもの「特性」や「家庭」から不登校を説明するのではなく、学校を含めた社会の総体を見ながら不登校を考え直さなくてはいけない。かならずしも子どもの責任とはいえない、むしろ、具体的に個々の子どもを調べてみると、どこにも問題はないように見える子どもでも学校に行かなくなっている。と、まぁこんなぐあいに、教育行政を司る中央官庁がみずから認識を大きく変えたわけです。

ところが、じゃあ、それまでさんざん 言ってきたことはなんだったのか。それ まで、なにを根拠に「子どもが、母親が、 父親が・・・・」と言ってきたのか、そうい う反省がまるでなされていません。どう いう議論の枠組みのなかでそんなことを 言ってきたのか、そして、そう言い続け ることによって、どれだけ学校に行かな い子どもを侮辱し、そういう子どもの 保護者をつらい立場に追い込んでいたか、 そういう反省がひとかけらもないのです。

そういう反省がないままに、新しい答申では、民間のフリースクールのなかにも「戸塚ヨットスクール」や「風の子学園」など、放置できない妙な施設があるから、民間の居場所にガイドラインを設定するなどと言い出します。念のために

申し添えますが、教育行政や専門家たち が子どもや家庭の異常を言い募ることに よって、「戸塚」や「風の子」などに子ど もを収容して矯正する必要があるという 風潮がつくられていたのです。つまり、 自分たちが今まで何をやってきたのかと いうことをまったく省みずに、さらっと 認識の転換、ものの考え方を改めましょ うと一方で言いながら、自分たちに反省 がないものだから、今度も自分たちの主 導で新しい登校拒否対策を考えるという ことを臆面もなくやってのける。そこに また、精神科医とか教育学者とか心理学 者とかが、それらしい理屈をつけて、そ ういう答申なり文部省の方針なりに権威 づけを与えているのです。

公害や環境破壊の問題でも、もちろん 大学人や研究者のなかにも政府や企業に 批判的な言動をくりひろげる人もたくさんいたけれども、大学を頂点とする学校 制度は、全体として、小さい者、発言力 のない者をみずからの権威で封じ込める 働きをしてきたのではないか。そういる なかで、不登校の子をもつ親たちが、全 国各地に自立的な「親の会」をつくって、 ゆるやかなネットワークを築くに至った 経過については、今年の4月に出ました 岩波の「現代の教育」という講座(第4 巻『いじめと不登校』)で書きました。

レジュメの下に私の略歴を記しておきましたが、「全共闘運動」の立ち上がりから、それがみずから解体していくまで、その場に居合わせたことになります。あ

のとき「帝大解体」だとか「大学解体」だとかのスローガンを謳っていましたね。 ほんとうに解体すべきだったのではない かという気がします。私が大学に残らず に、町工場で働こうと思ったのも、今か らふりかえると、自分も囚われていた学 校だとか、学問だとかの枠組みを壊した いという願いがあったのかもしれないと 思います。

\* \* \*



ただ、今日、ここへお招きいただいたのは、よかったと感謝しています。最初は、「臨床哲学」ってなんのことかと思って、少々ためらうこともあったのですが、先日、打ち合わせにこられた栗田さんや畑さんから『臨床哲学ニューズレター』をいただきました。それを読ませていただいて、こういう試みがあるのなら大学も捨てたもんじゃないのかなという気がします。

レジュメの最初に鷲田さんの書かれた 部分を引用しています。最初からゴマす るようで、こんな引用やめとこうかなと も思ったのですが、私が迷い迷いしなが ら考えてきたことの非常にだいじな一面 をたいへん的確に押さえられていると感じました。臨床哲学には、三つの契機があって、聴くということ、そして匿名の普遍的な読者にたいしてではなくて、語りかけたい具体的な相手に向かって書くという姿勢、そして、あるひとつの特殊な場面を一般的原則の特殊例とみるのではなく、その特殊なものがむしろ一般的な原則を揺るがすという方向でものごとを考えるということ。この三つは、私が「親の会」に参加しながらずっと考えて、うまく言葉にできなかったことを非常にうまくまとめられているように思います。

前回の大阪の親の会の定例会にも、大学で研究なさっている方がお二人来られました。不登校やイジメの研究をされていて、親の会でどんな話がされているのか聞きたいとおっしゃるのです。私たちは、関心をもっておられる方ならどなたが来られてもよいということでやっておりますが、「どこかちがう」という感じを両者がもってしまうようです。

研究者は、ともすれば、不登校についても、それを「神経症的不登校」だとか、「逃避的不登校」だとか、「退行的不登校」「遊び型不登校」だとか、さまざまな類型化をなさいます。しかし、現に学校に行っていない子どもをもつ個々の親にとっては、わが子が何型に属するかということなど、まったく問題にならないのです。問題に対処するスタンスがちがうのですね。

高いところから全体を俯瞰しうるということは、現実には絶対にありえなくて、 そういう特権的な視点というものは、も のごとを考える方法として仮構すること はできるのですが、それはあくまで仮構 だということを忘れてはいけないですね。

私もそうですが、学校の教師も、全体を俯瞰するかたちでものごとを見る習性をもっています。教壇に立って、30人、40人いる子どもをクラスとしてどううまくを見る。そういうまなざしは、ほぼ必然的に、リーダーに向く子、向かない子、質動神経の子、苦手な子、運動神経の発達している子、していない子、というふうに腑分けをします。そして、そういううまく学級経営をしていくか、どうしてもそういう発想になりがちです。

あるいは臨床現場でも、精神科医やカウンセラーなりが、つぎつぎにやってくる子どもたちやお母さんを観察しているうちに、いくつかのパターンが想定されるというのも、ある意味では避けがたいことかもしれません。しかし、そういう事例をたくさん集めて、いつのまにか全体を俯瞰できたかのように思いなすのは、錯覚ではないでしょうか。

私は「親の会」の世話人を八年続けてきたわけで、私もどこかで一般理論みたいなものを考えてしまって、そういう一般論に当てはめて特定の子どもをしかるべく整理してしまうということになりが

ちです。しかし最後は、ひとり一人の子 どもに沿って、そこにしかいないひとり の人間として、だれに置き換えることも できないその子ひとりの独自の成り立ち として、その子の抱える問題の辛さ、ま たは、生きようとするその姿勢を見守る ということでしかないと思うのです。そ こでは、その子が何型の不登校かなどと いうことは、まったく問題にならない。

\* \* \*

レジュメの最初に、とりあえず、上の ような無難な演題にして、それがちっと も無難ではないと書いていますが、「増え 続ける不登校が問いかけているもの」な んていうタイトルは、すでに巨視的とい うか、鳥の目で、大所高所から俯瞰する 視点をはらんでいるのですね。つまり、 この子、あの子の問題なのではなく、「十 万人が不登校になるというのはどういう 状態なんだ」という、かなり巨視的な、大 所高所の議論になってしまいます。「子ど もの現在」という言い方にしても、うっ かりすると「本来の子ども」というもの を仮構して、「現在」を俎上にのせるかた ちになってしまう。「学校の現在」という 場合も、「本来の学校」 あるいは「こう あるべき学校」というものを前提して論 じられることが多い。暗黙のうちにそう いう含みが入っている。その上で、子ど もにしても、学校にしても、現在はこん なに歪んでいる、なんでこんなになって しまったのか、という議論になるのです。

けれども、肝心なのは、今ここにいる、

この具体的な子どもなんですね。今私たちの目の前にいるこの子を除いて、「あるべき子ども」だとか「本来の子ども」だとか、あるいは、今私たちの目の前にある個々の学校をのぞいて、なにか普遍的に「学校とは・・・・」などと論じてしまう。よく「日本の学校は・・・・」というような、すごくおおざっぱな議論がなされますが、たとえば高校ひとつとっても、これが同じ高校なのかと、びっくりするほどちがうんです。早い話が、「今の日本の高校は・・・・」というときに、定時制高校はから枠外において議論されます。で、「くこの高校の話しなの?」というふうになってしまいます。

私は極端にいえば、「本来の~」という もの、この「~」には、「学校」とか、「子 ども」とか、「家族」とか、または「父親」 とか、あるいは、「父親として果たすべき 役割」とかが入るのですが、そんなもの はどこにもないと思っています。

\* \* \*

毎年の夏に、前年度の学校基本調査の中間まとめが発表されて、その年に不登校した子どもの数字が6万人、7万人、8万人、そして昨年はついに10万人を突破したという、そんな報道がにぎやかに行われます。「10万人突破」という今年あたりから、「史上最悪の数値をまた更新」というような報道は、さすがに少なくなりました。それまでは、不登校というのは、あってはならない事態が一向に収まる気配なしに、どんどん増え続ける、ど

んどん悪くなる、という感じでずっと報じられてきたのですが、今年あたりから、少し冷静に距離をおいて、むしろ学校というものが、一人残らずすべての子どもを囲いこもうとしてきた、そちらの方がおかしかったのではないかという、これまでのあり方を見直す方向での論説さえ見られるようになりました。

たとえば朝日新聞の静岡版では、「ぼく、学校なんで嫌いだい」という見出しで報じていました。つまり、今の子どもがどうのこうのという前に、むしろ学校の限界をもっと冷静に見ておいた方がいいのではないか、あるいは、子どもを学校にもどそうというだけではなく、現に学校に行かない子どもがいるわけだから、そして、その子どもの親も同じように税金を払っているわけで、学校復帰の施策ばかりではなく、学校に行かない子どもの居場所にたいしても公費の助成があっていいのではないか。そんな議論も一般紙で展開されるようになってきています。

前回のこの研究会で、栗田さんが「不 登校をめぐる様々な言説」というレジュ メを用意されて、頼藤さんとか、富田富 士也さんとか、不登校にかかわるさまざ まな論説のパターンを資料として出され ています。たとえば頼藤さんは、「低耐性 の児童」「こらえ性のない子ども」、これ らは、結局は、「ちょっとしたことでむく れてしまう子ども」というほどの意味な のでしょうけれど・・・・。こんなふうに、学 校に行かない子どもにいろいろなレッテ ルを貼って問題視してきたんですね。

この間の経緯は、自分の子どもが学校 に行かなくなったお母さんやお父さんで なければなかなかわからないでしょうけ れど・・・・。最初はやはり、両親もふくめ て、「この子は甘えている」、「こんなこと でいじけていたんじゃ、この厳しい世の 中やっていけないよ」というふうに、大 人の側からのいらだちだとか、周囲の鋭 い視線に子どもはさらされ続けるわけで す。当の子ども自身も、親にずいぶん心 配をかけている自分を否定的に見つめま す。自分さえ目をつぶって学校に行けば、 両親をよろこばせることも、隣近所に気 兼ねすることもいらないのだと思うけれ ど、それが「できない」のですよね。そ れは、甘えだとか、楽な方に逃げている だとか、そういうことではけっしてない のですが、そのあたりの事情は、ずっと その場に居合わせた人でなければ、なか なかわからないのではないかと思います。

で、ほんとうに頑として行かない子ど もの姿だけが目の前にあるのです。子ど も自身にも、そういう現実の説明はなか なかつけられない。当たり前ですよね。 学校に行くのが当然とされていて、自分 以外のみんなは難なく行けているように みえるなかで、「行けない」「行かない」自 分の状態をうまく説明する言葉はほとん ど与えられていないのですから。「なんで 行かないの」と聞かれて、「こうだから行 かないのだ」ということはなかなか言え ないのです。しかし、硬軟とりまぜた不 断の「再登校」へのプレッシャーにもかかわらず、「行かない」、頑として「行かない」という子どもが増え続けていくなかで、私たちはようやく「いったい、学校って何なのだろう」と考え直すところにまで来れたのだと思います。

最初にも言いましたが、人間とか社会にかかわる研究といいますか、およそものごとを考えていくときに一番だいじなのは、「何かがちがう」「何かがおかしい」という、打ち消しがたい感情ですよね、個々人が持っている。

子ども自身も、「何かちがう」、「何かおかしい」、「何か"すっ"と生きられない」というような、そんな、うまく言葉にしえない気持ちにこだわっているのだと思います。そこに一番早く気づく場所に、お母さんたちがいたのだろうと思います。

けっして大きな理屈が先行したのではないのです。たとえばイリイチの「脱学校」論だとか、欧米のフリースクールやホームエデュケーションの理論だとか、そういうものに依拠してわが子を守ろうとしたのではないのです。とにかくこれ以上「この子を学校には行かせられない」という直感的な気づきがまずあったのです。将来の心配がないといえば嘘になるけれども、とにかく今この子に必要なのは、学校に行かせることではない、この子をどう支えようかというところが出発点だったのです。

そうしてやがて、「親の会」に集まるよ

うにもなって、お母さんたちは、子どもが行かなくなって、なぜ自分はあんなにおるおろしたのだろうかというふうに、自分の問題として事態をとらえなおしていく。「何かちがう、どこかおかしい」という子どもの気持ちに、母親としての自分自身の「居心地の悪さ、据わりの悪さ、やはり「何かがおかしい」という気持を重ねるというか、なにかそんな感じでものごとを見直すようになる。「親の会」の歩みはそのように進んできたと思います。

栗田さんが参考資料であげられたのは、 どれをとっても、せいぜい学校に行かない子どもにたいして同情は示しても、やはり不登校は「逸脱」であり、なにかしら本来の姿を踏み外しているという観点に立っていることでは共通しています。 ちがいは、それを子どものせいだとするか、子どものせいではなくて、子どもをそういう「逸脱」に追い込んでしまった社会、あるいは学校のせいだとするか、そのちがいであるにすぎません。

\* \* \*

私も、このあたりで、ちらっと「鳥の目」を借りることになってしまうのですが、学校というもの、とりわけ、九年間の義務教育という、子どもたちの学びの制度、それがもともとたいへんな無理をはらんでいたのだけれど、いまようやく、その無理が無理として見えてきた、そういうことではないかと考えています。

行かない子どもたちが現れはじめた事 態を、まがまがしく、憂うべきことが増 えてきたということではなく、義務教育 制度がもともと抱えもっていた無理がよ うやく見えはじめてきた、それほどに私 たちの社会が豊かになってきたのだ、そ ういうふうにとらえ返す視点が一本いる のではないか、そう私は考えています。

不登校については、これまでずっと、 世の中が豊かになりすぎて・・・・という文 脈で語られているのですね。その豊かさ の中身を、私自身もこれがほんとうの豊 かさなのかと問いはしますが、それを豊 かになりすぎてというかたちで括っちゃ いけない。富田さんは、その「豊かさ」に 「戦後民主主義」なんていうものまで不用 意に重ねちゃったりもするのですが、そ んなものを十把一絡げにして、どんどん 世の中が悪くなっているという方向での 議論、その悪くなっているということを 戦後日本のさまざまなキーワードをつ かって、これがあったからこうなったん だというように括る議論はいただけない。 そうではなくて、学校がすべての子ども たちを抱え込めなくなるほど、子どもた ちの生き方、ものの考え方が豊かになり はじめたのだと、不登校を豊かな社会の 病理ととらえるのではなくて、豊かに なったがゆえに不登校が可能になりはじ めたのだという見方が一本いるのではな いかと私は思います。

「社会」という言葉の使い方に、私はも う少し慎重でありたいのですが「社会階 層論」などを講義していますと、社会の 有機体モデルや機械モデルから脱するこ とがいかにむずかしいかを痛感します) とりあえず、社会とは人間関係の束であると考えます。実体化するのではなく、 関係の束、さまざまな人間が織りなす、 輻輳した関係の束として「社会」を考えるわけですが、その「社会」が豊かであるとは、どういうことなのかについて、 私たちは貧困なイメージしか持っていない。

これまではかき消されていた小さな声、弱い声、声なき声が聞こえるようになる、ということが「豊かな社会」の一番だいじな指標だと、私は考えています。学校がきらいだという子は、戦前にも戦後初期にもいたはずなんです。でも、なかなかそうは言えなかったと思います。それをそう言ってもよいのだと、行きたくないと言ってもおかしくはないのだと言えるほどに、私たちは社会を、人間関係の束としての社会を、豊かにすることができたのです。そういう方向で社会の豊かさを考えたい。

「そんな小さな声にいちいち耳を傾けていたら、この社会はぐちゃぐちゃになってしまうんじゃないの」という声が聞こえてきそうですね。実はこれがずっと強者の声だったのですが、もともと「ぐちゃぐちゃ」といいますか、「むちゃくちゃ」なものを、私たちは「社会」とこざれいに呼び慣わしているだけなのです。その「むちゃくちゃ」のなかをね、こんなふうに生きたい、あんなふうに生きたいと思っている私たちがひしめきあって

いる。その錯綜する利害をすりあわせ、 折り合いをつけていくのに、精いっぱい 手間暇を、時間をかける余裕をもった社 会こそが豊かな社会なのではないでしょ うか。

\* \* \*

そして実際に、悪いことばかり起こっているのではなくて、私がいう意味での「豊かさ」のきざしはあちこちで見ることができます。

たとえば、レジュメに「『行かない』が 選択なら、『行く』も選択」という見出し で、久貝登美子さんの文章を紹介してい ます。久貝さんは、姫路で前々からホー ムスクーリングの運動をなさっている方 ですけれども、その4月か5月かの ニューズレターに書かれたものです。読 んでみます。

「5月のはじめ、家庭訪問のついでということで、娘の学級担任が身分証を持ってきてくれました」

この方は、「自宅学習証」というものを、 校長に発行させているんですね。 異例の ことなので、まだあんまり大きな声で紹 介しないでね、と言われているんです が・・・・。

今は、小中の義務教育年齢の子どもが 授業時間中に図書館に行ったり、博物館 に行ったり、美術館に行ったり、まあ、公 共施設ですね、スポーツ施設でもそうで すが、そんなところに行きますと、「 ちゃん、今日、学校はどうなってるの」 「あんた、学校どこ、担任はだれ?」と いうようなことになるんですね。公共施 設だけではなく、普通のお店などでも、 そうなんです。

皆さん方も、学校に行って2時間目ぐ らいになって、3時間目の図工で先生が 持ってこいと言っていたものを忘れたこ とに気づく。家が近かったらあわててと りに帰るっていうようなことがあったで しょう。つまり、みんなが学校にいる時 間帯に、なんかの事情で家に立ち帰った ことが一回ぐらいはあるでしょう。 そん なとき、すごく不安な、居てはならない ところに居るような気がしませんでし た?私が子どものころも、親が共働き で、だれも居ない自宅にもどったことが 二、三度あります。午前11時前後の家、 商店街も町の雰囲気も、放課後とか朝早 くとはちがっていて、なんか居てはなら ないようなところに迷いこんでしまった ようで、要るものをつかんで、がっと学 校に帰って、みんながいる教室にもどる とほっとする、という感じ。なんか、そ れほどに、子どもっていうのは、学校と いう時空間に囲い込まれているんです ね。

エンデに『モモ』というファンタジーがありますね。老若男女が集まっていろんな話をする村の広場があって、そこに「聞き上手」のモモがいる。そのモモがしばらくよそに行って帰ってみると、町から子どもの姿が消えていた。どこへ行ったんや、と探してみると、みんな学校に囲い込まれていたのですね。みんな『モ

モ』をいい作品だというけれど、ちゃんと読んでいない。時間泥棒の寓意にして も、さきほど私はたっぷりと時間をかけ る必要について触れましたが、あまり ちゃんとは読まれていない気がします。

ともかく、学校で授業がある時間帯に 子どもが家にいたり、町中をうろうろす るというのは、たいへん目立つ行為なん です。自室に閉じ込もる子どもの弱さを とやかく言いますけれど、閉じ込もらせ ているんですよ、みんなで、よってた かって。

久貝さんは、そういうのを少しでも無 くそうということで、校長にかけあって、 「自宅学習証」というのを発行させて、お 子さんが図書館だとか博物館だとかに 行って、係の人に「あんたなんでこんな ところにいるの」って言われたら、それ を見せればいいっていう工夫を考えたの ですね。ほんとうは、しかし、校長にそ んなことを許可してもらうということ自 体が本末転倒で、おかしいんだ、と久貝 さんも言っておられます。でもね、子ど もが気兼ねなく出歩けるために、そうい う苦肉の策も弄さねばならない、そうい う状況があるのです。そういう状況を一 歩でも切り開こうという知恵なんです。 世の中の関係を変えるために具体的に動 きはじめると、いつでも明暗反するもの がつきまとうんですね。子どもが動きや すくなるようにするために校長の許可が いるというのは馬鹿げた話で(「義務教 育」の義務というのは、学びをふくめた

子どもの成長のための時間・空間を大人が手厚く保障する義務のことなんですから) ほんとうはそんな「許可証」などいらないんですけれど、まあ、たいてい、なにか動き出すときというのは、そういう矛盾をあえて引き受けるということなんですよね。

とにかく、続きを読みます。

「そのときに、先月の、クラスの子ども たちに娘のことをどう説明すればいいの かという話の後日談をうかがいました。 「どうでした?」と尋ねると、「ちょうど 次の日、子どもたちのほうから《なんで 休んどん?》という声があったので、聞 いたとおりに《久貝さんは、家で学んで いくのを選んでるんや》と説明しました。 すると、ある子どもが《そしたら、僕ら は、学校に来ることを選んでるんやな》 と言いに来ました。《そういうことになる なあ》と返事をしました」

これはねえ、私も、教職員の研修会などに呼ばれることがありまして、「(不登校で)休んでいる子のことを、クラスのみんなにどう説明したらいいんでしょう」という質問をよく受けるんですね。これは、私も教師ですから、たいへんむずかしいんですよ。でもね、それはやっぱり教員の立場でものを考えるからむずかしいんであって、当の本人、その子の保護者が「このように説明してください」と、はっきり意志表示すれば、いっぺんに解決する問題であると、私はこれを読んで思いました。

教師というのは、「子どものため」 そ れも不特定多数の「子どものため」を建 前にしながら、個々の子どもの声にちゃ んと耳を傾けて、その意志表示を尊重す るということがなかなかできない。そし て、この子にこんなことを言えばこうな るんじゃないか、あんなこと言ってだい じょうぶやろか、という感じで、無難に 無難に言動をコントロールしてしまう。 主体は学ぶ子どもの側にあり、その子ど もの利益をだいじに考える保護者のイニ シアチブがしっかりしていれば悩まなく てすむ問題に、いま教師は悩まされてい ると思います。子どもの最善の利益を、 当の子どもよりも、その親たちよりも教 師がよく知っているという思いなしに 立って、教師が「よかれ」と思うことを どんどん抱え込んで抜き差しならないと ころにみずからを追い込むことになって いるのではないでしょうか。

教師たちは、子どもを「成長途上の未 完成の存在」とみなし、その保護者につ いても、自分の子どものことしか念頭に ないエゴイストというか、その無知を問 題にします。そして、つねに子どもを評 価の対象にし、その子どもの背後にある 家庭についても評価するという、そうい う眼差しでものを見ています。ですから、 教職員の研修会なんかで不登校の話をさ せていただいても、かならず「親のなか には無理解な人がぎょうさんいて、教師 の苦労も知らないで、ごく基本的なし けもできないようなひどい家庭がいっぱ いあるんですよ」というような不満を聞 かされます。けれども、子ども、ひいて は保護者の最善の利益を教師や学校が代 弁する(パトロナイズする)という従来 の構造じゃなくて、本来を言えば「本来」 という言葉は禁句だったはずなんだけ ど、子どもや親がしっかり意志表示をし ていくことによって、学校の雰囲気はが らっと変わっていくだろうと思うんです ね。久貝さんの場合が、まさにそうなん です。そこに、とらわれのない若い先生 がからんで、先にみたような会話がクラ スのなかでできはじめている。それを久 貝さんは「素敵なことだ」と書いておら れますが、私もほんとに素敵な話だと思 うんです。

こんなふうに先生と子どもの対話ができて、学校に行くということがなにもあたりまえではなくて、行かないのと同様に、行くのも「選択」なんだと気づいていく。憲法に思想信条の自由が謳われていますけれど、いつ、何を、どんなふうに学ぶか、なんてことは、思想信条の自由の根幹にかかわるはずだと、私は考えています。

学校というのは、便宜なんです。手持ちのさまざまな経済的、文化的、社会的資源を、子どもの成長や学習にどう配分するかというときに、それぞれの社会がとりあえず設ける便宜なんです。それをどういうふうに使うかということを、その便宜を与える側から考えるのではなく、その便宜を利用する側が考えればいいの

で、そんなふうにして、たとえば「不登校の子のことをクラスのみんなにどう説明すればいいんでしょう」という質問には、私は、「『本人が休みたいと言っているのだから、休んでもいいじゃないの』と気軽に言えるようになればいいですねぇ」って答えるのですが、なかなかそうはならないから、いろいろ双方で気をもむことになるのですね。

\* \* \*

ここでもうひとつ、ふりかえっておきたいことがあります。戦後五十年のあいだに日本の社会が被ったほんとうに急激な変化。私たちはつい(その経過に要した)時間を忘れるっていうのか、結局はどうなるのかっていう結果を優先してものごとを考えてしまいます。そして、社会が近代化する、あるいは産業化する、都市化する、情報社会化する、などとさまざまな言い方をしますけれど、結局はそうなるにしても、そこにどれだけ時間をかけるかっていうことが非常に大きな意味をもつと、私は思うんです。

そういう意味で日本の戦後五十年の社 会変化、世界史的にも類例のないような 変化の急激さ、その速さ、みたいなもの は、私たちがいま直面している問題を考 えるとき、ぜひとも念頭においておく必 要がある。佐藤修策さんの『登校拒否 ノート』からの文章は、そういう変化の 急激さに私たちが思い至るよすがとして 引用しました。

しかし、「子どもの教育はおれがする、

ほっといてくれ」という漁師さんがいた 一方で、学校教育にすがりつこうとした 農民もいたということを見落とすことは できません。

皆さん、「日本のチベット」ってご存じですか。岩手県のことなんですけれど、岩手県に失礼というより、チベットに失礼と思うんですが、まぁ、かつてほどにはこういうもの言いをしなくなったという意味でも、私たちのものの考え方はずいぶん豊かになってきたと思うんですよ。私の子どものころはまだ平気で「日本のチベット」なんて言ってましたからね。あるいは、「裏日本」とか「山陰」だとかいう言い方もおかしいんじゃないか、ということに今はなってきていて、私は、この世の中、まんざら捨てたものじっているんですがね。

敗戦後、その岩手県で古着の行商人を していて、その後、地域保健医療の活動 家として名の知られた大牟羅良さんの著 作に『もの言わぬ農民』という岩波新書 の古い本があります。これは、私が『匪 賊』の翻訳をしたときに、その「あとが き」でも紹介したんですが、「日本のチ ベット」で青春の欝屈を感じて「満洲に 波れば」っていうことで大陸に向かった 大牟羅さんが、そこで匪賊に巡り会って いるのです。そういう意味でもたいへん 印象深い本なんですが、ともあれ、敗戦 後の日本に帰ってきて、岩手県で古着の 行商をやりながら生計を立てます。その ときに、「青田刈り」という言葉をご存知 ですよね、まだ、田圃が青々としている うちから、その収穫を担保に入れても学 童服の古着を買おうとする農家があった、 しかも、貧しい農家ほどそうだった、と 大牟羅さんは書いています。

学校というものが、おのずから権威を もつに至る歴史的、社会的な文脈をふり かえるうえで、この本の記述は重要なこ とを教えていると思うのですが、先を急 ぎます。

私たちは、すぐ「日本は」とか、「日本 人は」とか、あるいは「終戦直後は」と いうようなことを言いますけれど、日本 人にもいろいろある。学校との関係につ いても、一時期の瀬戸内には、「英語で網 が獲れるかい」こどもの面倒はおれがみ る、ほっといてくれ」と言えた漁師がい たかと思えば、小さな耕地にしか恵まれ ず、どうにも農家としての先行き、展望 がないというなかで、少々の無理をして も子どもを学校に上げよう、卒業はされて も方ということで、青田を担保にいれて も古着の学童服を求める親も、一方には いた。

**\* \* \*** 

ほんとうに、社会が豊かであるとはどういうことなのでしょうか。

「豊かな社会の病理」というかたちで登校拒否をとらえることが多いのですが、 やっぱり、「豊かな社会の病理」という言葉自体が、そもそも「社会」というものを、わりと単純な「有機体」か「機械」のモデルでとらえていて、私には、たいへ ん危険な響きをもっているように聞こえます。そして、結局は、がまんをしなさい、豊かさに溺れてはいけません、というようなお説教に聞こえます。

「社会が病む」などということは、比喩 としては言いえても、それ以上のことは 何も明らかにしておりません。社会とい うものに、何か共通の目標がはっきりし ていて、それに向けて和気あいあいとみ んなが所を得て、どこにも矛盾や軋轢が ないような社会、それが「健康な社会」な んでしょうか。けれど、そんな社会を私 たちは今までに作り上げた試しがないん ですね。「社会が成り立つためには」とい う言い方を私たちはよくしますが、社会 が成り立った試しはいままでにないんで す。だれのために、どういう社会が成り 立ったのかということなら、言えるかも しれないけれど、すべての人にとって、 同じように、ああこれが私の社会だとい うようなかたちで成り立った試しは、か つて一度もないのです。

とはいえ、しかし、さしあたり「社会」とでも呼ぶ以外にない、この同じ、与えられた時間と空間のなかで、私たちはともに暮らしています。そのとき、どこまで譲り合い、どこまで自分の責任として引き受けるか、というようなことなんですね。私たちが漠然と思いなしているものよりも、もっとおいなしているのが「社会」なんです。豊かな社会なんです。「おまえうるさい、ちょっと静かにしろ」というよう

なことをどれだけ言わずにすませるか、 譲り合えるか、そこに豊かな社会の豊か さのほんとうの証があるんだと、私は思 います。

\* \* \*

つぎに、「学校への違和、私の場合」と 書いていますが、略歴をご覧になればわ かりますように、私はずっと優等生でき たんですね。優等生っていうのは、周囲 の期待に応えることに敏感な者のことで す。まわりが自分に何を望んでいるかを さっと読みとり、期待されたらその期待 に応えようと努力する、そんなふうにが んばってしまう。けれど、まわりの役に 立てたり、期待に沿えたりできるあいだ はいいけれど、どこかで行きづまってし まうと、もともと自分の問題として出発 していないというところがあるから、い つまでも勉強や努力が足りないというふ うに考えてしまう。あげくに、その勉強 や努力自体が他人事のように空回りして しまう。

小さなことでいえば、何かものを書こうとしても、ああ、あの文献も読んでいないと、気後れしていまう。そんなことを言い出したら切りがないんですけどね。大きくいえば、人間が生きるというのは、いつも準備が整わない状況なんです。なんかすっかり準備ができてから、さあ、これからはじめよう、ということには絶対ならないんですね。私は、そのあたりを、長い間、やっぱり勉強が足りない、あれを読

んでから、というふうに、先へ先へと自 分自身の問題をくり延べてきたように思 います。自分の問題を、そのときどきに 与えられた条件を引き受けながら自分な りに考えていく、それ以外ではありえな いんだということに、なかなか気づけな かった。ものを書くということだけにと どまらず、およそ、条件が整わないなか で、わからないことがまだいっぱいある なかで、それでも何かを選びとるという かたちで、私たちは生きているんだと思 います。

それを、学校というところは、「なにを 偉そうなことを言うか。自分でものを考 えるなんて10年早い。おまえにはまだこ れだけ勉強せなあかんことがあるやろ」 というかたちで迫ってくるわけです。こ うして刷り込まれる習性は、学校への適 応が長いほど後々まで引きずりますから、 子どもも大人も含めて、それぞれがそれ ぞれの持ち場で、それぞれに与えられた 条件のもとで、自分にとって最善のもの を選びとる、そういう大らかな生き方と いうものを、学校教育というのは、よっ てたかって人々から奪っているのではな いか、そんな気がいたします。

**\* \* \*** 

最後に、私が少しは勉強してきたこと というのは、実は、労働組合運動なんで す。これはこれで、話すと長くなります から端折って申します。 日本の社会の寂しさ、というのがどこにあるかと言いますと、親が子どもにしてやれることというのが、せめて学歴をつけてやることしかないという世相、そこが一番寂しいと思うんですね。

つまり、仕事をもつ父親、パートで働く母親、あるいは専業主婦(家事労働)でもいいんですが、そういう労働の場において、何かちがう、何かおかしいというものを、親たちもうすうす感じていると思うんです。それがうまく表現できていない、というか、戦後の高度成長のなかでは、まあ、切迫した問題にしなくてもすんできたのかもしれません。全体にパイがふくらむというなかでやってきましたからね。

年功序列、終身雇用の時代はもはや 去った、などと盛んに言われますが、も ともとそんなものはどこにも明文化され て保証されていたわけではありません。 日本的な集団主義も時代遅れだと言われ ますけれども、日本の終身雇用、年功序 列の中身を調べてみればわかりますが、 この実態は、たいへんに競争主義的、個 人主義的、能力主義的なシステムなんで す。しかも、人間を全人格的に評価する 能力主義、潜在能力までも評価するかた ちでの能力主義的なシステムなんですね。 そんな厳しいシステムがぬるま湯のよう に見えたとすれば、たまたま日本の高度 成長がしばらくは持続して、矛盾が矛盾 として露呈しなかっただけだと、私は見 ています。

子どもたちの学校における居心地の悪さと並行する感じで、日本の親たちの職業生活における自信のなさっていうか、なんかしっくり自分が生きていないという思いがあるのではないですか。1974年以降の中高年労働者の雇用不安というものが、以外と根深い影を社会の全体に投げかけているように思います。

私が町工場を辞して、現在の今宮工業 高校の定時制に着任したのが1977年、大 阪が第1次オイルショック後の構造不況 に直面しているさなかでした。私たちの 生徒のなかにも、名村造船とか、佐野安 ドックとか、大阪の中堅造船業、それか ら、淀川製鋼だとか大和製鋼だとかの、 これまた中堅の製鋼メーカーで働いてい る者がいて、かれらがそれぞれに大々的 なリストラにさらされていました。一人 の生徒が学業半ばで地方への配転命令を 受けるというようなこともあって、私も さっそくに争議団を支援する運動にかか わりました。結局は負けるかたちで話が ついて、去っていく組合員を励ますお別 れ会には、私も来賓で出席して挨拶しま した。それはねえ、40、50歳になる、造 船一筋で生きてきたお父さんたちが、ま だ3つ4つの男の子、女の子の腕を引い て、お母さんと一緒に、もう組合もない、 職場もない、そんな無念を背負って家路 につく、そんな後ろ姿を見るのは、ほん とうにつらかったですね。

で、子どもにはこんな悔しい、つらい 思いだけはさせたくない、と、だれでも 思いますよね。世の中にはいろんな仕事があって、おまえがどんな仕事についても、そこには仲間がいるんだよいうメッセージを子どもに伝えることができるなら、まだ救いがあるんです。どんな職場にいっても、なんとかやっていけるもんだよ、助けてくれる仲間がいるよ、というふうに、自信をもって子どもに語れなくなったということがあると思います。結局、家族を、あるいは、自分を守るのは自分一人の力しかない、というような感じになってきているんですね。

そんななかで、親が子どもに託すメッ セージ、あるいは、してやれることは何 だろうと考えたときに、学歴しか思い浮 かばない。それでいて、学歴をちゃんと 与えてやれば、この子は一生安泰という ふうにも、もうだれも信じてはいないと 思います。いい学校出て、いい会社に就 職すればもうだいじょうぶなんて、だれ ももう信じていないと思います。信じて いないけれども、せめて親としてしてや れるのはそれだけしかない。そして、子 どもにとっても、そのあたりが一番しん どいのです。なんか砂を噛むような切な さですね。そんな親の気持ちが子どもに もよくわかるんです。だから、なんとか して親の期待に応えたいとみんながん ばっているんですよ。これだけ、学校の ありかたが問題になっていても、まだま だ圧倒的に多数の子どもは学校に行き続 けています。私たちがよくよく考えてみ なければならないのは、不登校よりも、

登校し続けている子のしんどさかもしれ ません。

\* \* \*

で、ワークシェアリングについて、も う時間がありませんから、ほんとうにか んたんに申します。最近、私はそう言い 続けているんですが、一方で失業者が出 ているのに、残業なんか絶対にしたらあ かんのですね。

しかし、さっきも申しましたように、 第1次オイルショック以来、大阪のさま ざまな職場をまわって歩いておりますけ れども、一方で希望退職の募集があるん ですね。希望退職なんて言っても、だれ もほんとうに希望して手を挙げるんでは ないんです。ここには、たいへんつらい 過程が含まれているんです。自分が働い ている職場をずっと見まわしてね、「会社 は何人余っていると言っている。今度辞 めなあかんのは、どうも俺みたいやな」 と、そんなふうにして絞り出される希望 退職なんです。造船一筋で20年、30年 やってきた人に、それまでの賃金に見合 うような転職先なんて、あらへんのです よ。それでも、管理職が「おまえや」と 指をささなくても、職場の雰囲気を見て たら、なんとなく「あいつや」「ああ俺や」 ということで、希望退職募集というのは、 だいたい、どこの会社でも、150人を何 月何日までと期限を切って募りますと、 200人、300人と超過達成をして、ほとん ど波乱なく人減らしがなされるのです。

で、残った人たちには、その後、残業

が続くんですね。毎日毎日残業。片一方 で、仕事を追われた人たちがいる。片一 方で、残った人たちが残業に明け暮れる。 当時、鎌田慧なんかは、そういう状況を 指して、「去るも地獄、残るも地獄」って ルポに書いたんですけれど、おおきな流 れで見て、日本の社会って、そういうふ うになっているんですね。これほど、連 帯というか、ともにひとつの社会に暮ら しているという意識の乏しい社会もめず らしいのかもしれません。そういう社会 を、大人たちは「実社会は厳しいよ」と いう言い方で子どもたちに伝えているん ですね。「だからせめて学校にいるあいだ に・・・・」と子どもたちを激励するわけで すが、これでは子どもにも、将来ってな んか面白くなさそうだなあ、ということ になるのは当然ではないかと思います。

失業者がいるあいだは残業しちゃいけないんですね。残業を減らしても失業者が減らないようなら、賃金が少々下がることになっても働く時間を減らされるこれは、理想論でもなんでもなくて、あるいはフラングロサクソン系のは労使関係は不文律、慣行というかたちですけれど、仕事の機会をみんなですけれど、仕事の機会をみんながった。それを競争で奪い合うようなとも壊れやすいたら、仕事の機会は総体とことをしていたら、仕事の機会はは、もっとをしていたら、仕事の機会はなると

して劣化する。そういう機会を奪い合う 競争は制限しようという哲学が、欧米の 労働組合運動の長い歴史のなかにはある のですが、私たちも、そういうことを本 気で考えていく時機にきているのではな いでしょうか。



それから、ほんの一例ですが、たとえ ば公務員としての仕事の機会がどんなふ うに配分されているかということについ ても、考え直してみるべきだと思います。 ここでも競争選抜の仕組みが働いていて、 法制度的には義務教育を終えていれば受 験資格があるはずなんですが、いつのま にか中卒者を高卒者が追い出し、高卒者 を大卒者が追い出すようなことになって います。けれども、中学校を卒業してす ぐ働きに出る人というのは、みずからの 「教育」に社会的な資源を使うことのもっ とも少なかった人ですよね。その人たち にこそ、「よい仕事」の機会を配分すると いうふうな発想も必要だと思うんですね。 それが、コミュニティというものの節度 ではないでしょうか。もっとも、「よい仕 事」とは何か、という、その中身をいま は問わないでおきますが。

個人主義、自由主義、能力主義をそれぞれどう定義するのか、そこをあいまいにしたままお話していますから、場合によっては誤解を受けるかもしれませんが、日本の社会は、全体として、大きな流れとして、この方向に動いていると思います。世界規模の競争の時代だとも言われています。不登校の子どもたちに寄り添いながら、学校に行かない選択もあるよという私たちも、当面は、この大きな流れに竿さしているっていうか、乗っているように見える側面もありますが、いずれどこかで、この流れとは異なる水路を切り開いていく努力が大切になるように、私は思っております。

まとまりの悪い話を、長々とお聞きくださいまして、ありがとうございました。

後記。ずる賢くも、最初に「私の話はあちこちで破綻している」と逃げをうっていますが、テープから起こされた記録を読ませていただいて、文字通り、身の縮まる思いがしました。こうして文字に残るのですから、論旨が少しはたどりやすくなるように、全体に手を加えました。実際に言ったことを取り消したり、まったくちがう内容にすりかえたりはしておりません。テープ起こしの労を引き受けて下さった方々に、ひたすら頭を下げたいと思うばかりです。

1999年2月16日 山田 潤

#### 特集:教育の臨床哲学

## 第1回研究会の参加者より

子供が不登校をした時、その現実が 受け入れられなくて、まず頭の中はパ ニック状態になりました。

専門家といわれている方々の本もいるいろ読みましたが、どうも納得がいかなかったです。まともに読んでいくと、ますます親子とも追いつめられていくような気がしました。

"不登校の三つのタイプ"とか"母子密着"だとか"父親不在"だとか、最近では"IQが高くてEQの低い親"が原因だとか・・・不登校児10万人となった現在でも専門家はあいかわらず好き勝手を言ってくれます。

我が子のおかげで今まで見えてこなかった大事なことが、少しずつですが、まっすぐに見えてきたような気がします。

子供の不登校にはじめて " だいじょうぶだ " と自信がもてるようになったのは、東京シューレの子供たちが書いた本に出会ったときです。題は『ぼくの色、君の色、自分色 ? 』今、手元にならてはっきり思い出せませんが、本当にい本でした。読んだだけで、どの子供たちもいっぺんに好きになりました。彼らは、なんて表現すればいいんでしょう、人間くさい・・というか、動いている子も、じっとしている子も、心の豊かさであふれている、そんな感じ

がしました。

それと、親の会は存在も大きかったです。会で出会ったお母さん、お父さんたちは、私にとって素敵な人たちでした。この人たちのどこが特別な親(?)なんでしょう。

不登校について一番よくわかるのは 専門家じゃなくて、やっぱり本人と、そ の親なのではないでしょうか。

でも、世間の理解はこの専門家といわれる人たちを通してなされることが 多いので、始末に悪いです。

仮に我が子が、昔言われていたような情緒障害、神経症、とか言われる存在であったとしても、親に取ったらかけがえのない存在です(不登校で起こるこれらの症状は、家族や社会が本人を追いつめてなってしまう、二次的なものであると、心ある専門家は語っています。またこの事実は当事者が実感しています)。

人の痛みと関係のないところで分析を行い、多くの偏見を社会に広げてしまった専門家といわれる方々の言葉とペンが、これ以上人を殺す事のないよう、心から願っています。

親の立場として、私が今一番語りたいのはこのことです。

高井 るみ子

特集:教育の臨床哲学

# 学校教育は 何のために あるのか

寺田俊郎

「不登校」を通じて学校教育を考える 試みを続けてきた。臨床哲学研究会や 研究室での討論を通じて刺激を受け、 文献を読み、いろいろ考えてきたが、ま だ私自身の言葉で学校教育を語れない。 でいる。出発点として私自身の教言している。 として私自身の教言して 験があり、それに則して考え発言して きたつもりであるし、これからもそうしていきたい。 しかし、自分なりの視点というものがまだ定まらない。 残念ながら、今は甚だ断片的なものしか書く ことができない。

「不登校」の子どもと親の苦しみは、 学校というものがどんなに強く我々の 意識を規定しているかをあらためて教 える。栗田隆子は、学校に「行きたくな い」自分が象徴する価値観はとても恐 ろしいもので、「行きたくない」という 気持ちを無視すると、「身体がそれを忠

実に私に知らせてくれるのが役割であ るかのように、体が動かなくなる経験 を報告している(98年度第1回臨床 哲学研究会での報告、『メチエ』創刊号 所収)。また、畑英理は、学校にいけな くなった子どもは、「自分の存在の承認 を必要とするような、根源を揺るがす もののように見える「不安を感じ、その 親は「世間」と「子ども」の双方から問 われることによって、「自分が無意識に 持っていた学校を中心とする価値観を あぶり出して見せられる」ことになる、 と述べている(同上)。私も、高等学校 の教員として働いている間、生徒は学 校に来るものだということを疑ったこ とはなかった。学校の存在は我々に とって自明のものとなっており、学校 を中心とする価値観は広く強く共有さ れている。山田潤の言うように、学校は 子どもが学ぶための「便宜」の一つでし かない(98年度第2回臨床哲学研究会での講演)にもかかわらず、である。

生徒に「なぜ学校に来なければなら ないのか」と問われても、生徒にとって 納得がいく答えを示すことはとてもで きそうもない。現代を生きる我々には 学んでおくべきことが色々あるだろう、 と言うのがせいぜいである。それは まったくの的外れであるわけではない が、学校で行われていることの多くは それと重なり合わない。単なる知識な ら学校でなくても身につけられる。特 に進学に必要な受験学力は学校よりも 塾や予備校での方が能率よく身につけ られる。学校に求められる最優先事項 は受験学力であり、受験学力の習得に 役に立たなくなった学校は卒業資格を 与えてくれる機関でしかない。要出席 日数ぎりぎりまで欠席して受験勉強に 励む生徒を責めることはできない。最 近は公立高校などでも受験学力の習得 に力を入れるという形で自ら予備校化 しているが、それは何も今に始まった ことではなく、学校制度が始まって以 来日本の学校はずっとそれを基本とし てきた。苅谷剛彦によれば、日本の学校 制度は、公平を建前とする受験制度に よって出身階層や身分から比較的自由 に新たな社会的地位つくことのできる 学歴社会を現出し、そのなかで特定の 階層や身分からの中立性の高い「学校 文化」が成立したが、その中心にあるの が専門知識でも教養でもない受験学力 である(『大衆教育社会のゆくえ』、中公新書)。

受験学力の習得に躍起になって知的 活動の基本のトレーニングがなされな い「知の空洞化」も気になることではあ るのだが、ここでは立ち入らない。考え てみたいのは、現場の教員が受験学力 の習得だけではいけないと考えるとき に前提となっている、学校は人間形成 の場であるという理念である。学校は 豊かな人間性を育むことが第一の使命 であって学力の習得に偏ってはならな いという考えは根強いが、この考えを 批判する者も少なくない。長田勇は、学 校で「人格」を形成するという理想を批 判して、望ましい「人格」像が教員に よって異なる限り、公的な場では「人 格」形成に関わる指導をすることは不 適切であるとし、学校は生徒の「人格」 を問わない教科指導の範囲に仕事を限 定するべきであると論じている(『「人 間教育」物語りのパラドックス』 川島 書店)。この論には、人間形成と称する 教員の価値観の押しつけが学校で行な われてきたこと、世間が学校に対して 過大な要求をしてきたことに対する批 判としては賛成できるが、だからと いって教科指導に限定すべきであると いうことには必ずしもならないと思う。 ある特定の価値観に無批判に基づく 「徳育」ではなく、多様な価値観を前提 とする規範を身につけるというレベル での人間形成も考え得るからである。

山田潤は、社会の豊かさとは、個々人 の「こんな風に生きたい」という思いを 「すりあわせ、おりあわせる」こと、混 沌とした同じ時空のなかで共に暮らす とき、「どこまで譲り合い、どこまで助 け合い、どこまで責任を引き受けるか」 にあると述べている(前掲講演)。私は この豊かさのイメージに共感できるが、 それが可能になるためには、各人が「こ んな風に生きたい」という思いをもっ ていることを承認し、「譲り合い、助け 合い、責任を引き受ける」という最低限 の規範が前提となる。この意味での人 間形成は公的な場に矛盾しないばかり か、むしろ公的な場で人と交流するな かでなされるべきことであろう。その 場が学校である必然性はないが、学校 はその場の一つではあり得ると思う。

あらためて言うまでもないことだ、 戦後教育の理念としてすでに半世紀に わたって唱えられ続けてきたことだ言 われるかもしれない。その通りである。 個の尊重と自立した個の共同は、民主 主義的教育の基本として教育基本法に も教育審議会答申にもうたわれている ことである。しかし、それが学校教育に おいて実体を伴うことはついになかっ た。

宮台真司は、「成熟社会」における教育の目的は個人が個人として他人を承認し承認される文化を根づかせ保つことにあると言う。「過渡的近代」から「成熟した近代」へ移行すると、人々が共有

する価値観、幸福観が不透明になり、 「過渡的近代」において教育の使命だっ た知識や価値を伝達することが成り立 たなくなる。また、家族・学校・地域共 同体が空洞化し、社会的交流のなかで 承認された経験のない子供たちが増え る。人は他人との社会的交流のなかで 肯定・承認されて自尊心や尊厳を獲得 するのだから、共同体への所属を離れ て人と人との承認を授受しあえるよう なコミュニケーションの機会を教育の なかに人為的に保障する必要がある。 これは、自己決定能力の育成のシステ ムをつくるということでもある。自己 決定することが不可避で、かつ失敗し ても受けとめることができるシステム、 すなわち試行錯誤を保障して自己決定 と自己責任を学ばせるシステムである。 (『学校を救済せよ』学陽書房:『<性の 自己決定 > 原論』紀伊国屋書店)この 議論は自律的な市民の育成という啓蒙 主義の教育理念に連なるものであり新 し味はないが、耳ざわりのいいスロー ガンに終わってきた自律の教育の意味 するところを明確に展開したところに 学ぶべき点がある。

現在の学校は、自己決定と自己責任 の能力の育成からは程遠い。過剰な管 理と干渉とによって、自律と責任はむ しろ損なわれている。揺らいできた学 校的価値を守ろうとする学校の本能、 学校的価値を支えている世間のイメー ジ、教育を学校まかせにしている家庭 や地域の責任放棄など、いろいろな要 因が考えられる。が、一つはっきりして いるのは、自己決定と自己責任の能力 を育成することが真剣に考えられるこ とがあまりに少なかったということで ある。過剰な管理と干渉とは、学校を教 員と生徒にとって息苦しい不幸な場所 にしているだけでなく、道徳性の成長 にとって有害ですらある。たとえば、学 校生活の隅々まで規定する校則は、許 されることと許されないことを自分で 考えることを妨げ、規範の存在理由を 不明にする。他人に危害とならないこ とについては基本的に個人の自己決定 が尊重されるという原理が徹底される なら、どんなに風通しがよくなること だろう。

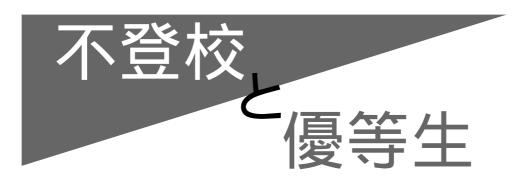
自律の教育については考えるべき点 も多い。まず、近代の個人主義的人間観 に対する批判がそのまま当てはまる。 一言で言えば、人間を個々独立した理 性的存在者として把握する抽象的な人 間理解に対する批判である。人間のあ リ方を家族・地域・民族などの親密な関 係において把握する共同体主義的な立 場からの批判も、人間の相互的なあり 方を捨象して「人」の資格を理性的に自 己決定する能力のみに求める生命倫理 学におけるパーソン論に対する批判も、 同じ点をついている。また、教育学にお いて「教育関係のパラドックス」として 論じられてきた、啓蒙主義的な教育観 のはらむ問題もある。それは、自律へと

指導するというパラドックス、あるい は自己決定を教えることはパターナリ ズムに他ならないというパラドックス である。これらについて、十分に論じる 用意は今はない。差し当り次のように 答えることができるのみである。個人 主義的人間観は確かにある意味で抽象 的なものである。しかし、それは親密な 人間関係のなかで成長し生活する人間 の現実のあり方を無視するわけではな い。特定の共同体の親密な人間関係の なかで生き共同体の価値を内面化して いる個人が、そうした人間関係や価値 を共有しない人々との関係において最 低限共有すべき、人間の在り方の一つ の理念である。また、自己決定を学ぶこ とができるのは、他者との交流におい てであり、試行錯誤を通じてであるこ とも見落としてはならない。こうした 点の詳しい検討は今後の課題としたい。

(てらだとしろう・博士後期課程)



特集:教育の臨床哲学



#### ――学校に一生懸命通っている人たちへ―

### 森 芳周

昨年12月2日に、第3回臨床哲学研究会が開催された。第1回と同じ栗田、畑、寺田の3人の院生によるパネルディスカッションで、「学校の現在と不在-哲学の現場から<不登校>現象を考える」というタイトルで行われた。そのパネリストの3人の発表を終えて、討論の時間に、鷲田教授から次のような発言があった。

「この研究会ではずっと不登校ということがテーマになってきたんだけれど、同じぐらいの重さで優等生論をやったほうがいいと思う。・・・・(学校というものに対する) obsession (強迫観念)に対して、どうしようもなくなって、そこで出てくるのが不登校という行為ですね。

そういう形で出ている人はいいけれども、例えば、世でいう『おりこうさん』ですね。学校へ行くというのはフィクションであって、最終的な根拠はないんだ、ないけれども、こういう社会では

みんな学校へ行くことになっているんだということをちゃんとわかっている『おりこうさん』。でもそれをフィクションだと言ってしまうと、元も子もなくなるので、一応フィクションとして、みんなやってきたんだし、一緒に演じ尽くそうというふうに考えて『おりこうさん』になり続けている子もいる。その子にかかっている obsession に劣らず、ものすごいものだという感じがする。・・・」

この発言は討論の流れから出てきた ものというよりも、唐突な感じがする ものだった。だけど、私には、その優等 生とかおりこうさんというのは、自分 のことを言っているのではないかとい うぐらいに共感できたし、みんなこん なことを感じながら学校に通っていた のではないかと思っていた。

しかし、後日行われた研究室のメン バーとの話し合いで、この < 優等生論

> 発言がそれほど積極的に受け入れら れてはいないことがわかった。その話 し合いで、「優等生というのは一体どう いう人のことなのか。自分で、自分は優 等生だという人はいないのではないか」 というような疑問があった。たぶん、こ の疑問は正当なもので、優等生だった ら誰でも自分が優等生だということを 知られたくないし、自分が苦しんでい るなんて人に言うことはできない。自 分さえ黙っていれば、うまく、何事もな いように過ぎていくのなら、黙ってい ればいい。そして、自分がそんなことを 考えているのをできる限り人に知られ ないようにして、学校に通い続けてい るのが優等生なのではないだろうか。 もっと正確に言うと、自分が苦しんで いるのかどうかもわからずに、なぜな ら、どうして苦しいのかもわからない から、別に苦しいとも思わずに、苦しん でいるのかもしれない。というのは、鷲 田先生の発言を聞いてはじめて、あっ やっぱり、苦しかったんだー、という感 じがした、それがあのときの共感の中 身だったからだ。

苦しい、苦しいと何度も書いてきたけれども、それを「解決すべき問題だ」とか思われて、カウンセリング風に分析されるのは、まったく望まないことで、例えば、「過剰適応だ」とかのレッテル貼り。そういった無神経さに耐えられないからこそ、口を閉ざしているのに。こうして個人の病理へと帰して

しまうことへの批判は、不登校につい てのこれまでの研究会でも大きなテー マとなっていた。しかし、不登校の場合 にはある程度の市民権を得ているよう に感じるのだが、「優等生」というのは どうだろうか。過剰適応という「診断」 は、まだ、とても魅力的な解決策のよう に見える。しかし、それは結局は、その 当人たちをさらに傷つけることになっ てしまっている。臨床哲学が、苦しみの 現場というプンクトゥム (punctum) から始める哲学であるならば、優等生 を分析・分類し、個人の病理に帰してし まうことは、それがさらに無用の苦し みを強いるということから受け入れる ことはできない。

優等生とか落ちこぼれとか不登校と か、そういったものは、学校の中で作ら れる概念であって、そのようにして学 校の中で不可避的に生み出されてくる 苦痛を何とかフォローしていきたい。 (例えば、教室では「暗い」とか「友達 が少ない」等は徹底的にマイナスのイ メージを持っている。それを先生に相 談しても、先生はその子に「がんばれ」 としか言いようがない。こういったど うしようも問題こそが本当にobsession となってくる。) もし何らかの obsessionを抱えながら、口に出すこともで きなくて、それでも学校に通い続けて いるのなら、それはほとんど虐待を受 けていると言えるかもしれない。

(もりよしちか・博士前期課程)

# 

『サボタージュ』より

大北全俊

キスシーンで映画を締めくくる。なんだかそこですべてが解決したような気がする。もし、登場人物がそれまで不幸であったなら、そのキスでその人は救われたような気がする。観ている僕は、そこで、何らかの欲求が満たされる。

しかし、ヒッチコックの『サボタージュ』のキスシーンは、ごく典型的なキスシーンなのに、とても嘘っぽい。そのキスによって、物事が解決したとは思えない。それなら、その映画はとてもちぐはぐな終わり方をしているかというと、僕には、かえってとてもリアルに思えてくる。

アメリカから渡ってきて映画館を経営しているヴァーロック氏は、副業で破壊工作員をしている。彼には年の離れた若い妻がいるのだが、彼女を家政婦が「ヴァーロック夫人」と呼ばない限り、彼らが夫婦だとは思えなかった。彼女はヴァーロック氏の副業についてなにも知らない。映画館の経営は破産寸前なのに、一家の暮らし向きはそれほど窮乏していない。それなのに、彼女はどこから金が入ってきているか疑って

いない。

映画館の隣に果物屋がある。若い刑事 テッドがその店の店員になりすまし、 ヴァーロック氏の動きを見張っている。 何かと家のことに入り込んでくるこの若 い刑事テッドを、夫人はいぶかしく思っ ていた。彼女には弟がいる。「あの人は弟 に優しいから」。彼女が年の離れた夫のそ ばにいるのも、テッドと親しくなるのも、 二人とも弟に対して優しいからだ。

ヴァーロック氏に対する見張りが厳しくなり、思うように破壊工作をすることができなくなる。彼は、爆弾をロンドンの中心部に置きに行くのに弟を使う。当然、弟は自分の運んでいるものが時限爆弾だとは知らない。彼自身の不注意と、雑踏の中、思うように進むことができないため、爆弾は彼を乗せたバスもろとも吹き飛ばしてしまう。

弟の死とそれを引き起こしたのが自分の夫であることを夫人は知る。ヴァーロック氏はいろいろ言い訳をする。「あのテッドさえいなければ私が爆弾を置きに行った。弟を殺したのは彼だ」。彼女は、結局夫を殺してしまうのであるが、その殺人は果たして「復讐」なのだろうか。

テッドに向かって彼女は夫のことを「無害な人よ」という。およそヴァーロック夫妻の間に性的な雰囲気はないのに、言い訳のシーンで「私たちには未来がある。望むなら子供を作ってもいい。」と、ヴァーロック氏はいう。夫人共々、観ている僕もどきっとする台詞だった。突然、生々しいものにふれる。夫人が夫を殺してしまうのをどこかで当然のことだと思いながら、その感情はどこからくるのか。

言い換えれば、ヴァーロック氏に対する嫌 悪はどこからくるのか。弟を殺したという 道義的な責めを彼に負わせているのだろう か。実のところ、爆発のシーンは絶妙で、 爆発時刻までの切迫感とは対照的に、肝心 な爆発はまるで石が転がるように起こって しまう。だから、本当に弟が死んでしまっ たのか、そのことの意味することは何か、 はっきりしないまま、軽いショック状態の ままヴァーロック氏の言い訳を聞く。彼に 対する嫌悪感は、「子供を作ってもいい」と いうその台詞が喚起する、それまで予想し ていなかったその夫婦の性的なイメージ、 年が離れたその夫婦のセックスのグロテス クさ、そのあたりからくるのかもしれな い。その性的な嫌悪感には何ら根拠はな い。それにも関わらず、微妙に、弟殺しと いう道義的な責めがその嫌悪感を覆い隠し 正当化する。ヴァーロック氏に対する殺意 は、「誰が殺した」という責任論からくる ものではなく、かすかな落ち着きを見せる 夫人が料理をよそっているとき、ヴァー ロック氏がぼやく「またキャベツを焦がし ている」というその台詞、その口臭からく る気がする。そうして、彼らの唯一の肉体 的接触は、夫人によって、ヴァーロック氏 の腹部にナイフが刺されることによってな される。

このようなどっちつかずな気持ちの時に、テッドが入ってくる。彼はずいぶん前からあからさまに夫人に好意を寄せているのだが、「君の痛みは僕の痛みだ」と口説き、投げやりな彼女に「弟を亡くして生きる目的をなくしたのか」と詰め寄る姿がヴァーロック氏と重なる。夫人は、経済的に、誰か男性に「面倒」を観てもらうほか

はないことが自明のことになっている。キスは夫人の方から誘われる。弟を殺され、自ら夫殺しまでして憔悴しきった彼女は被害者であり、その彼女を支えるテッドの存在、そして彼とのキスは、被害者救済の物語、「理想的な」男女関係の成立のは立めに見える。でも、ヴァーロック氏に対する嫌悪が道義的なものに収まりきらない」を当らない」を少クスと「観たくない」を少クスと「観たくない」を少クスと「観たくない」を少クスと「観たくない」をリウスと「観たくない」を対したいように思えてくる。ヴァーロック氏の破壊工作に夫人は本当に無実だと言い切れるのか。彼が年老いていたというだけで、僕は、彼をセックスから排除してはいなかっただろうか。

そのキスシーンは嘘っぽい。というより も、そのキスが「理想的」であることや、 物事を解決するというキスのもつイメージ そのものが嘘っぽい。だからそのキスが 嘘っぽい分、そのキスシーンはリアルだ。

#### <映画情報>

『サボタージュ; SABOTAGE』 1936年 イギリス映画 76分

制作:マイケル・バルコン

監督:アルフレッド・ヒッチコック

音楽:ルイ・レヴィ

原作:ジョセフ・コンラッド「諜報部員」

脚本:チャールズ・ベネット

出演:シルヴィア・シドニー、オスカー・ホモルカ デズモンド・テスター、ジョン・ローダー

実はこの映画は、キスシーンで終わるのではない。「笑い」ながら夫人の殺人は隠蔽される。観終わって、ある奇妙なシーンが印象に残っている。水族館で、通りすがりのカップルの会話で、

男「牡蠣の栄養価は高いんだ。産卵の後、雌は性転換する。」

女「当然よ。」

(おおきたたけとし・博士後期課程)

昨年12月に創刊された『臨床哲学のメチエ』は、今後季刊として年に4回発行していくことになった。前号はちょうど「冬の号」にあたり、本号は「春の号」となる。

当研究室では98年度中に計3回の研究会を開き、いずれも「不登校」を中心テーマとした教育について問題を集中的に論じた。(教育に関する研究会は次年度も継続

習を行い、「傾聴」(お年寄りの話にひたすら耳を傾けることでケアを行う方法)を試みた。お年寄りに限らず、誰かの話を聴いて、「ああよかった」と話をした人も聴いた人も思えるときがある。今後こうした実践を通じて、「聴くことの意味」を方法や理論という枠組みを越えて臨床哲学的に深めることが当面の課題である。次号でその成果を発表する予定である。



する予定。) 本号は、前号に引き続き「教育の臨床哲学」を特集として組み、これまでの取り組みの成果を部分的ながら発表することになった。第1回研究会の参加者からの声、第2回研究会の山田さんの講演を掲載したほか、第3回研究会にて討論された内容にもとづいて大学院生の寺田さんと森さんとに文章を寄せていただいた。

一方、臨床哲学の講義・演習の方では、「ケアとは何か」を核となるテーマとして、看護論、介護論、他者論、共感論、家族療法など様々な角度からの検討を行った。なかでも村田久行さん(「傾聴ボランティア」の実践)や信田さよ子さん(「アディクション・アプローチ」)をお招きしてそれぞれのテーマについてお話していただき、活発な議論を行うことができた。

また医療研究グループは、「ニューライフガラシア」にて2回目のボランティア実

次回(通算第15回目)

臨床哲学研究会のお知らせ

講師:浜田寿美男氏

テーマ:生きるかたちを伝える場としての学校

とき: 4月17日午後1時半より

ところ:大阪大学待兼山会館会議室

臨床哲学のメチエ Vol.2 1999 春の号

編集:本間直樹

協力:堀江剛、高橋綾、森芳周、PowerMacG3

大阪大学文学部 臨床哲学・倫理学研究室

560-0043 大阪府豊中市待兼山 1-5

homma@let.osaka-u.ac.jp

http://bun70.osaka-u.ac.jp/